Seleccion de Meditaciones metafisicas - Descartes

René Descartes - Meditaciones metafisicas

He sido arrojado a tan grandes dudas por la meditacion de ayer, que ni puedo dejar de
acordarme de ellas ni sé de qué modo han de solucionarse; por el contrario, como si
hubiera caido en una profunda voragine, estoy tan turbado que no puedo ni poner pie en
lo mas hondo ni nadar en la superficie. Me esforzaré, sin embargo, en adentrarme de
nuevo por el mismo camino que ayer, es decir, en apartar todo aquello que ofrece algo de
duda, por pequefia que sea, de igual modo que si fuera falso; y continuaré asi hasta que
conozca algo cierto, o al menos, si no otra cosa, sepa de un modo seguro que no hay
nada cierto. Arquimedes no pedia mas que un punto que fuese firme e inmovil, para
mover toda la tierra de su sitio; por lo tanto, he de esperar grandes resultados si
encuentro algo que sea cierto e inconcuso. Supongo, por tanto, que todo lo que veo es
falso; y que nunca ha existido nada de lo que la engainosa memoria me representa; no
tengo ningun sentido absolutamente: el cuerpo, la figura, la extension, el movimiento y el
lugar son quimeras. ;Qué es entonces lo cierto? Quiza solamente que no hay nada
seguro. ;,Cémo sé que no hay nada diferente de lo que acabo de mencionar, sobre lo que
no haya ni siquiera ocasion de dudar? ;No existe algun Dios, o como quiera que le llame,
que me introduce esos pensamientos? Pero, ¢por qué he de creerlo, si yo mismo puedo
ser el promotor de aquéllos? ¢ Soy, por lo tanto, algo? Pero he negado que yo tenga algun
sentido o algun cuerpo; dudo, sin embargo, porque, ¢ qué soy en ese caso? ; Estoy de tal
manera ligado al cuerpo y a los sentidos, que no puedo existir sin ellos? Me he
persuadido, empero, de que no existe nada en el mundo, ni cielo ni tierra, ni mente ni
cuerpo; ¢ no significa esto, en resumen, que yo no existo? Ciertamente existia si me
persuadi de algo. Pero hay un no sé quién engafiador sumamente poderoso, sumamente
listo, que me hace errar siempre a propésito. Sin duda alguna, pues, existo yo también, si
me engafa a mi; y por mas que me engafe, no podra nunca conseguir que yo no exista




mientras yo siga pensando que soy algo. De manera que, una vez sopesados
escrupulosamente todos los argumentos, se ha de concluir que siempre que digo «Yo soy,
yo existo» o lo concibo en mi mente, necesariamente ha de ser verdad. (...)

Pero, ¢qué soy ahora, si supongo que algun engafiador potentisimo, y si me es permitido
decirlo, maligno, me hace errar intencionadamente en todo cuanto puede? ;Puedo
afirmar que tengo algo, por pequeno que sea, de todo aquello que, segun he dicho,
pertenece a la naturaleza del cuerpo? Atiendo, pienso, doy mas y mas vueltas a la
cuestiéon: no se me ocurre nada, y me fatigo de considerar en vano siempre lo mismo.
¢, Qué acontece a las cosas que atribuia al alma, como alimentarse o andar? Puesto que
no tengo cuerpo, todo esto no es sino ficcidn. Y sentir? Esto no se puede llevar a cabo
sin el cuerpo, y ademas me ha parecido sentir muchas cosas en suefios que he advertido
mas tarde no haber sentido en realidad. ;Y pensar? Aqui encuéntrome lo siguiente: el
pensamiento existe, y no puede serme arrebatado; yo soy, yo existo: es manifiesto. Pero
ipor cuanto tiempo? Sin duda, en tanto que pienso, puesto que aun podria suceder, si
dejase de pensar, que dejase yo de existir en absoluto. No admito ahora nada que no sea
necesariamente cierto; soy por lo tanto, en definitiva, una cosa que piensa, esto es, una
mente, un alma, un intelecto, o una razon, vocablos de un significado que antes me era
desconocido. Soy, en consecuencia, una cosa cierta, y a ciencia cierta existente. Pero,
¢qué cosa? Ya lo he dicho, una cosa que piensa. (...)

¢ Qué soy? Una cosa que piensa. 4 Qué significa esto? Una cosa que duda, que conoce,
que afirma, que niega, que quiere, que rechaza, y que imagina y siente.




